Bfy TORAH VIVIENTE

Listen to this article

Cuando Yaakov Avinu profetizé que la descendencia de Efrain seria Melo HaGoyim (nfian=x7n
- “La plenitud de las naciones”), no estaba simplemente hablando de demografia. Estaba
revelando el plan maestro de Elohim para redimir al mundo. Efrain seria la “puerta trasera”
por la cual las naciones entrarian al Pacto.

Y aqui es donde Yeshua HaMashiaj, el Maestro de maestros, toma este concepto antiguo y lo
explota —en el buen sentido— a través de sus Meshalim (Parabolas). Si leemos el Brit
Hadashah con los “lentes de Efrain”, de repente, textos que parecian simples historias
agricolas se convierten en profecias geopoliticas y espirituales masivas.

Vamos a analizar esto paso a paso.

La Conexidn Oculta: Efrain y las Parabolas del Reino

Para entender esto, debemos recordar la profecia de Oseas sobre Efrain (el Reino del Norte):
“Efrain se ha mezclado con los pueblos” (Oseas 7:8) y “Lo sembraré para mi en la tierra”
(Oseas 2:23). Elohim dispers6 a Efrain entre los gentiles no solo como castigo, sino como una
siembra estratégica.

YeshUa viene a recoger esa cosecha. Mira cdmo sus parabolas describen exactamente el
proceso de Melo HaGoyim.

1. El Misterio de la Semilla de Mostaza (Mateo 13:31-32)

“El Reino de los Cielos es semejante al grano de mostaza... que a la verdad es la mas
pequena de todas las semillas; pero cuando ha crecido, es la mayor de las hortalizas, y se
hace arbol, de tal manera que vienen las aves del cielo y hacen nidos en sus ramas.”

» Conexidn con la Torah: Recuerda Génesis 48. Menashé era el “grande” (el
mayor), pero Efrain (el “pequefo”) fue puesto por cabeza y destinado a ser “una
multitud de naciones”.

| 1



Bfy TORAH VIVIENTE

* Analisis Mesianico: La semilla de mostaza representa el inicio humilde del
movimiento del Reino (y proféticamente, el remanente de Efrain que parecia
perdido/pequefo). Pero su destino es convertirse en un arbol inmenso donde
anidan las “aves del cielo”. En el lenguaje profético judio (como en Daniel 4), las
aves y las bestias que se refugian bajo un arbol representan a las naciones

gentiles.

 Conclusién: Yeshua esta describiendo como la promesa de Melo HaGoyim se
cumple: el Reino empieza pequeno en Israel, pero crece para albergar a las
naciones dentro del pacto abrahamico.

2. La Parabola de la Levadura (Mateo 13:33)

“El Reino de los Cielos es semejante a la levadura que tomd una mujer, y escondié en tres
medidas de harina, hasta que todo fue leudado.”

 El Escandalo: Generalmente, la levadura (Jametz) representa el pecado. Pero
aqui, Yeshua la usa en un sentido de permeacién.

» Conexidn con Efrain: Asi como la levadura se “esconde” en la masa y desaparece
visualmente, Efrain fue “escondido” y asimilado entre las naciones (Gentiles).
Perdié su identidad visible. Pero, jcual es el efecto? La levadura transforma la
masa desde adentro.

» Revelacion: La dispersién de las Diez Tribus (Efrain) entre las naciones introdujo
una “genética espiritual” y un anhelo por el Elohim de Israel en el mundo
pagano. Cuando Yeshua llega, esa masa ya esta preparada para “leudar” y
levantarse. El Evangelio (Besorah) se propaga tan rapido entre los gentiles
porque Efrain ya estaba alli, “leudando” la historia.

3. El Hijo Prédigo: La Biografia de Efrain (Lucas 15:11-32)

Esta es, quizas, la conexidn mas potente y directa. Tradicionalmente se ensefia como una
historia sobre un pecador genérico, pero en el contexto del siglo I, es una alegoria nacional.

Elemento de la Parabola
El Hijo Menor
Pide la herencia y se va

Se va a una “provincia
apartada”

Apacienta cerdos

Cumplimiento en Efrain / Israel
Efrain (Las 10 Tribus del Norte).
La separacion del Reino bajo Jeroboam y posterior exilio.

La dispersién entre las naciones (Goyim).

Total asimilacién y pérdida de la pureza de la Torah (Efrain “se
unio a los idolos”, Oseas 4:17).

| 2



Bfy TORAH VIVIENTE

Elemento de la Parabola Cumplimiento en Efrain / Israel
“Volviendo en si” El despertar espiritual en los Ultimos tiempos (Teshuva).
El Padre lo ve de lejos Ia_aE:‘/rIZ:’cr)]n profética de Yaakov/Elohim que nunca perdié de vista

Yehudah (El pueblo judio que permanecié fiel y a veces recela

El Hermano Mayor (enojado) del retorno de los “gentiles” que reclaman herencia).

« El Punto Clave: El Padre dice: “Este mi hijo muerto era, y ha revivido; se habia
perdido, y es hallado”. Jeremias 31:9 (Nuestra Haftarah) dice: “Efrain es mi
primogénito”. Yeshla esta contando la historia de cdmo el Padre celestial esta
cumpliendo Génesis 48: trayendo de vuelta a Melo HaGoyim a la casa.

4. La Gran Red (Mateo 13:47-50)

“Asimismo el Reino de los Cielos es semejante a una red, que echada en el mar, recoge de
toda clase de peces...”

» Simbolismo: En la bendicién de Yaakov a los hijos de Yoséf, usa el verbo Ve-yidgu
(A1) para “multiplicarse”. Este verbo viene de la raiz Dag (Pez). Literalmente
dice: “Que se multipliquen como peces en medio de la tierra”.

» Conexién: Efrain esta destinado a multiplicarse como peces bajo el agua
(invisibles a la superficie, entre las naciones). Yeshla dice que Su Reino es una
red que saca estos peces.

* Aplicacién: Cuando Yeshua llama a sus Talmidim y les dice “Os haré pescadores
de hombres”, esta activando la profecia de Jeremias 16:16 (“He aqui que yo
envio muchos pescadores... y los pescaran”). Estdn pescando a Efrain de entre
las naciones para cumplir la plenitud (Melo).

Reflexidn Teoldgica Profunda

Lo que esto nos ensefia es asombroso. La “Gran Comision” no es un Plan B. Es el
cumplimiento exacto de lo que Yaakov vio cuando cruz6 sus manos.

1. El Endurecimiento Parcial: Shaul (Pablo) lo explica magistralmente en Romanos
11:25. Ha acontecido a Israel (Yehudah/Judios) endurecimiento en parte, hasta
que haya entrado la Melo HaGoyim (Plenitud de los gentiles/Efrain).



Bfy TORAH VIVIENTE

2. El Misterio: La “Iglesia” (Kehildh) no reemplaza a Israel; es el mecanismo
mediante el cual Elohim recoge a la descendencia de Efrain de entre las naciones
y la une con Yehudah, creando “Un Solo Nuevo Hombre” (Efesios 2:15).

YeshuUa es el pastor que tiene dos rebafos (Juan 10:16): “Tengo otras ovejas que no son de
este redil (el redil judio de la época); a ésas también debo atraer... y habra un rebafio, y un
pastor”. Esas “otras ovejas” son el cumplimiento de la bendicién de Efrain.

Resumen:

Cuando lees las parabolas de Yeshua, estas leyendo el manual de operaciones para el
cumplimiento de Génesis 48. El vino a buscar lo que se habia perdido (Efrain/Las Naciones)
para que, junto con su hermano (Yehudah), puedan heredar la tierra y las promesas bajo el
reinado del Mesias.

Esto cambia nuestra forma de leer el Nuevo Pacto, jverdad? Ya no son historias morales
sueltas; son piezas de un rompecabezas profético milenario.

Vamos a profundizar en como la profecia de la Bendicién especifica a la tribu de Yehudah
(Gen 49:8-12) se conecta especificamente con las pardbolas de Yeshla sobre el Reino.

Si la bendicion de Efrain es sobre la expansién del Reino (la cantidad), la bendicién de
Yehudah es sobre la autoridad del Reino (la calidad y la identidad del Rey). Aqui es donde la
Torah nos da, con precisidn quirdrgica, las coordenadas para identificar al verdadero Mesias.
Preparense, porque vamos a desenterrar tesoros antiguos.

Ajusten sus cinturones espirituales. Entramos en esta Profecia.

Bereshit (Génesis) 49:8-12

Texto Hebreo Interlineal Anotado

Verso 8

Texto Hebreo:



Bfy TORAH VIVIENTE

212N 1217 10RY! 1N 9V QT NR AT DRN DTN
Anélisis Interlineal:

Yehudah (Yehudah) - “Yehudah” | attah (td) - “td” | yoducha (te alabaran) - “te alabaran” |
achéycha (tus hermanos) - “tus hermanos” | yad'cha (tu mano) - “tu mano” | be'éref (en la
nuca) - “en la nuca de” | oy’béycha (tus enemigos) - “tus enemigos” | yish'tachavu (se
postraran) - “se postraran” | lecha (ante ti) - “ante ti” | benéy (hijos de) - “hijos de” | avicha
(tu padre) - “tu padre”.

Traduccién BTV:

Yehudah, a ti te alabaran tus hermanos; tu mano estara en la cerviz de tus enemigos; los
hijos de tu padre se inclinaran delante de ti.

Verso 9

Texto Hebreo:

1IN7I M N7 NNND Y2) V2 D'7Y 12 9090 DTN DK

Andlisis Interlineal:

Gur (Cachorro) - “Cachorro de” | aryéh (ledn) - “ledn” | Yehudah (Yehudah) - “es Yehudah” |
mitéref (de la presa) - “de la presa” | beni (hijo mio) - “hijo mio” | alita (subiste) - “subiste” |
kara (se agachd) - “se agachd” | ravatz (se recosto) - “se recosto” | ke'aryéh (como ledn) -
“como ledn” | u’j’lavi (y como leona) - “y como leona” | mi (quién) - “;quién?” | yekiménu (lo
levantara) - “lo hara levantar”.

Traduccién BTV:

Yehudah es un cachorro de ledn: desde la planta tierna, mi hijo, te paras sobre la presa. El se
agacha y se extiende como ledn; como cachorro de ledn, ;quién se atreve a provocarlo?

Verso 10



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Hebreo:
DMy N7 171 N7 RIS TY 72 2N 77Nt TN VY 10NT
Anélisis Interlineal:

Lo-yasur (No se apartara) - “No se apartara” | shévet (cetro/vara) - “cetro” | mi'Yehudah (de
Yehudah) - “de Yehudah” | u'm’chokék (ni legislador/vara de mando) - “ni el dador de la
Torah” | mibéin (de entre) - “de entre” | raglaiv (sus pies) - “sus pies” | ad (hasta) - “hasta” |
ki-yavé (que venga) - “que venga” | Shiléh (Shiléh/El enviado/A quien pertenece) - “Shiléh” |
ve'lo (y a él) - “y a él” | yik’hat (obediencia/reunion) - “sera la obediencia de” | amim
(pueblos) - “todos los pueblos”.

Traduccién BTV:

No sera quitado el Cetro de Yehudah, ni el dador de la Torah de entre sus pies, hasta que
venga Shiléh; y a El serd la obediencia de todos los pueblos. (Targum Onkelos: La transmisién
del dominio no cesara de la casa de Yehudah... hasta que venga el Mashiaj).

Verso 11

Texto Hebreo:

NN DYDY 1W7 |42 02D 1NN 13 NZIW7| N 937 QN

Analisis Interlineal:

Os'ri (Atando) - “Atando” | la'géfen (a la vid) - “a la vid” | iré (su pollino) - “su pollino” |
ve'la’sorek ah (y a la vid escogida/cepa) - “y a la vid de uvas escogidas” | beni (cria de) -
“hijo de/borrico de” | atond (su asna) - “su asna” | kibés (lavd) - “lavo” | ba'yayin (en vino) -
“en vino” | levusho (su vestido) - “su vestido” | u'v’dam (y en sangre de) - “y en sangre de” |
anavim (uvas) - “uvas” | suté (su manto) - “su manto”.

Traduccién BTV:

Atando a la vid su pollino, y el borrico del asno a la vid de uvas escogidas, El lava sus ropas
en vino, sus mantos en la sangre de uvas.

| 6



Bfy TORAH VIVIENTE

Verso 12

Texto Hebreo:

2700 DAYTR71 |0 DY 71730

Analisis Interlineal:

Chaijlili (Rojos/Oscuros) - “Mas oscuros” | eindim (0jos) - “0jos” | mi'yayin (que el vino) - “que
el vino” | u'l'vén (y blancos) - “y mas blancos” | shinaim (dientes) - “dientes” | me’chalav
(que la leche) - “que la leche”.

Traduccién BTV:

Sus 0jos mas oscuros que el vino, sus dientes mas blancos que la leche.

Estudio Profundo: La Matriz Profética de Yehudah y las Parabolas del Reino

Esta profecia de Yaakov no es meramente una bendicidn tribal histérica; es el mapa genético
del Reino del Mashiaj. Yeshla, como el “Ledn de la tribu de Yehudah” (Apocalipsis 5:5),
encarna cada aspecto de estos versos, y sus parabolas son la explicacion didactica de como
esta profecia se despliega en la historia.

1. El Cetro de Justicia y la Parabola del Trigo y la Cizafia

* Profecia (v.8): “Tu mano estard en la cerviz de tus enemigos”. Esta es una
imagen de autoridad judicial absoluta. El Rey tiene el derecho de someter a sus
enemigos.

» Conexidn con la Parabola: En Matityahu 13:24-30 (El Trigo y la Cizafia), Yeshua
describe un Reino donde el enemigo siembra maldad, pero el Duefio (el Rey)
tiene la autoridad de esperar y luego ejecutar el juicio final. La “mano en la
cerviz” es el acto final de los Malajim recogiendo a los que causan iniquidad.

 Profundidad: El cetro no se aparta (v.10) significa que la autoridad para juzgar
reside permanentemente en El. En la pardbola, El no permite que los siervos
arranquen la cizafia prematuramente; El retiene el juicio (la mano lista para

| 7



Bfy TORAH VIVIENTE

agarrar la cerviz) hasta el tiempo perfecto de la cosecha.
2. Shiloh y la Parabola de los Labradores Malvados

* Profecia (v.10): “Hasta que venga Shiloh; y a El serd la obediencia de los
pueblos”. Shiloh se interpreta rabinica y mesianicamente como “Aquel de quien
es” (el Reino).

» Conexidn con la Parabola: En Matityahu 21:33-46, el duefio de la vifia envia
finalmente a su Hijo (Shiloh), diciendo: “A mi hijo respetaran”. La profecia dice
que a El pertenece la obediencia. La pardbola muestra el conflicto cuando los
lideres rechazan esa obediencia, transfiriendo asi la administracién del Reino a
una “nacidén que produzca los frutos” (la Kahal de creyentes de todas las
naciones, cumpliendo “la obediencia de los pueblos”).

3. La Vid, el Vino y la Parabola de las Bodas

* Profecia (v.11): “Atando a la vid su pollino... lava sus ropas en vino”. Esta es la
imagen mas rica. Atar un asno a una vid implica una abundancia tan absurda que
las vides son tan comunes y robustas como arboles, y el vino es tan abundante
como agua para lavar ropa.

» Conexidn con la Parabola: Yeshua usa la imagen de la Fiesta de Bodas (Matityahu
22:1-14) para describir el Reino. El “vino” de la profecia es el gozo del Nuevo
Pacto (la sangre de uvas).

* Interpretacién Mistica: “Lavé en vino su vestido” es una referencia directa a la
expiacion. La sangre del Mashiaj (el vino del Pacto) es lo que lava las vestiduras
de los santos (Apocalipsis 7:14). En la parabola, el invitado sin “vestido de boda”
es expulsado. La profecia de Génesis nos dice cdmo se obtiene ese vestido:
lavandolo en el “vino” (sangre) de Shiloh.

Brit Hadasha - Texto Arameo
Para ilustrar la conexion de la “vestidura” y el “vino” (sangre) de la profecia con la
ensenfanza del Reino, analizamos Matityahu (Mateo) 22:11-12, donde el Rey inspecciona a los

invitados.

Matityahu 22:11



Bfy TORAH VIVIENTE

Texto Arameo (Peshitta):

NDIAYNT Y117 W7 N7T )22 A0 KINL'DMOT |11 RXINJT X270 7Y

Analisis Interlineal:

Ve'al (Y entrd) - “Y entré” | Malka (el Rey) - “el Rey” | d’'nechzé (para ver) - “para ver” |
hanun (a aquellos) - “a aquellos” | d’samichin (que estaban reclinados/invitados) - “que
estaban reclinados” | va'chza (y vio) - “y vio” | taman (alli) - “alli” | gavra (a un hombre) - “a
un hombre” | d’'la (que no) - “que no” | levish (vestia) - “vestia” | levusha (vestido) -
“vestido” | d’'mishtuta (de fiesta/boda) - “de boda”.

Traduccion Literal:

Y entré el Rey para ver a los que estaban reclinados, y vio alli a un hombre que no vestia
vestido de boda.

Matityahu 22:12

Texto Arameo (Peshitta):

FRRYN |'T10 NDIAYNT RYIQ7 17 Y7 T2 X2107 RA7Y RN 120 N7 MK

Analisis Interlineal:

Ve'emar (Y dijo) - “Y dijo” | leh (a él) - “a él” | chavri (amigo mio) - “amigo mio” | aykana
(¢cdmo?) - “4como?” | alt (entraste) - “entraste” | leharka (aqui) - “aqui” | kad (cuando) -
“cuando” | lait (no hay/tienes) - “no tienes” | lach (para ti) - “t0” | levusha (vestido) -
“vestido” | d’'mishtuta (de boda) - “de boda” | hu (él) - “él” | dein (entonces/pero) -
“entonces” | eshtatak (enmudecid) - “enmudecié”.

Traduccion Literal:

Y le dijo: Amigo mio, ;cOmo entraste aqui sin tener vestido de boda? Y él enmudecié.

Resumen:



Bfy TORAH VIVIENTE

La profecia de Yehudah en Génesis 49 establece que el Rey (Shiloh) vendra de Yehudah con
una autoridad judicial absoluta (mano en la cerviz) y traera una era de redencién tan
profunda que la purificacion (lavar la ropa) no sera con agua, sino con “sangre de uvas” (el
sacrificio del Mashiaj). Las parabolas de Yeshda confirman esto: El es el Rey que juzga, el Hijo
que reclama la vifia, y el Anfitridn que exige que sus invitados estén vestidos con la justicia
que El mismo provee (el vestido lavado en vino).

Mas Recursos del Reino de Yeshlda HaMashiaj.

Para estudios adicionales y recursos, visita nuestro sitio web dedicado al estudio profundo de
la Torah desde la perspectiva del Reino de Yeshia HaMashiaj.

» Recursos del Reino de Yeshlda HaMashiaj, Ministerio Judio Mesianico “Biblia Torah
Viviente” Para Maestros, Traductores y Estudiantes:

https://torahviviente.com

| 10


https://torahviviente.com

